An KI:
Jesus schrieb bekanntlich das, was er sagte, nicht auf und hatte auch niemanden
in seiner Umgebung, der das fur ihn tat.

Kl:

Esist historischer Konsens, dass von Jesus von Nazaret keine eigenen
schriftlichen Aufzeichnungen existieren und er keine ,,Hofschreiber” im
modernen Sinne beschéaftigte.

Die Uberlieferung seiner Lehren erfolgte in mehreren Schritten:

Mundliche Tradition: In den ersten Jahrzehnten nach seinem Tod (ca. 30-60 n.
Chr.) wurden seine Worte und Taten mundlich in den christlichen Urgemeinden
weitergegeben. Dies geschah oft in festen Formen wie Gleichnissen oder kurzen
Ausspruchen, die leicht einpragsam waren.

Logienquelle Q: Forscher gehen davon aus, dass bereits frih (ca. 40-50 n. Chr.)
eine schriftliche Sammlung von Jesus-Worten existierte, die heute als
Logienquelle Q bezeichnet wird, aber nicht als eigenstandiges Dokument
erhalten ist.

Die Evangelien: Erst etwa 40 bis 70 Jahre nach seinem Tod wurden die
kanonischen Evangelien (Markus, Matthaus, Lukas, Johannes) verfasst. Die
Autoren griffen dabei auf die mindlichen Uberlieferungen und erste schriftliche
Fragmente zuruck.

Dass Jesus selbst nicht schrieb, entsprach der damaligen judischen
Lehrtradition, in der die lebendige Unterweisung durch einen Rabbiner Vorrang
vor dem geschriebenen Wort hatte. Die einzige Szene im Neuen Testament, die
Jesus beim Schreiben zeigt, findet sich in Johannes 8,6-8, wo er mit dem Finger
etwas in den Sand schreibt — der Inhalt bleibt jedoch unerwahnt.

Ich:

Das verstehe ich: die damalige Tradition der mundlichen Weitergabe. Dadurch
kann man das, was spater von den Evangelisten und von Paulus als Jesusworte
zitiert wurde, wohl als authentisch ansehen. Dann aber erhebt sich (bei mir) die
Frage, wie Jesus sich selbst sah und mit eigenen Worten beschrieb: als Messias,
von dem viele ein Ende der Romerherrschaft und die Wiederherstellung eines
unabhanigen, starken Israels erhofften - oder als unschuldiges "Opferlamm" zur
Vergebung menschlicher Sinden anstelle des bis dahin Ublich gewesenen
Sundenbocks?

Kl:
Die Frage nach dem Selbstverstandnis Jesu ist zentral fur die theologische und
historische Forschung und lasst sich nicht einfach beantworten, da alle Quellen



bereits aus der Perspektive des Osterglaubens geschrieben wurden. Es ist kaum
maoglich, "reine" Jesusworte von der Interpretation durch die frihen Gemeinden
zu trennen.

Historiker und Theologen gehen heute davon aus, dass Jesus sich selbst
wahrscheinlich nicht mit den Kategorien sah, die ihm spater zugeschrieben
wurden, sondern dass sein Selbstverstandnis komplexer war und beide Aspekte -
Konigsherrschaft und Opferbereitschaft — ineinandergriffen.

1. Das Verstandnis als Messias/Konig

Jesus trat in einer Zeit politischer und religioser Spannung auf. Viele seiner
Zeitgenossen, insbesondere die Zeloten, erwarteten einen politischen Messias
(Christus ist die griechische Ubersetzung des hebraischen Maschiach, "der
Gesalbte"), der Israel mit gottlicher Hilfe von der romischen Besatzung befreien
und das davidische Konigreich wiederherstellen wurde.

Einige Elemente in den Evangelien deuten darauf hin, dass Jesus dieser
Erwartungshaltung bewusst auswich oder sie neu definierte:

Der "Konig der Juden": Die Inschrift an seinem Kreuz ("INRI" — lesus Nazarenus
Rex ludaeorum) war der offizielle romische Anklagegrund: Aufruhr gegen die
kaiserliche Macht. Dies zeigt, dass er von den Romern als politischer Rivale
wahrgenommen wurde, auch wenn er selbst diese Rolle anders interpretierte.
"Mein Reich ist nicht von dieser Welt": Im Johannesevangelium grenzt Jesus sein
Konigtum explizit von weltlicher Macht ab.

Der Einzug in Jerusalem: Die symbolische Handlung des Einzugs auf einem Esel
(statt auf einem Schlachtross) spielt auf eine alttestamentliche Prophezeiung
(Sacharja 9,9) an, die einen demutigen Friedenskonig ankundigt, keinen
militarischen Eroberer.

Sein Verstandnis von "Kdnigsherrschaft" bezog sich weniger auf eine irdische
Dynastie, als vielmehr auf das nahende Reich Gottes (basileia tou theou), eine
Herrschaft, die Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und Umkehr in den Mittelpunkt
stellte.

2. Das Verstandnis als Suhneopfer ("Opferlamm")

Die Vorstellung des "Opferlamms" oder des stellvertretenden Sthneopfers ist
primar eine theologische Deutung der fruhen Christenheit nach der Kreuzigung,
um seinen Tod zu verstehen und mit den judischen Schriften in Einklang zu
bringen.

Paulus und die Evangelisten: Besonders Paulus und der Autor des Hebraerbriefs
entwickelten diese Sthnetheologie. Sie interpretierten Jesu Tod im Licht des
"Gottesknechtsliedes" aus dem Buch Jesaja (Kapitel 53), wo es heif3t: "Er wurde
durchbohrt wegen unserer Verbrechen, zermalmt wegen unserer Sunden."
Johannes der Taufer: Im Johannesevangelium wird Jesus von Johannes dem
Taufer als "Lamm Gottes, das die Sunde der Welt hinwegnimmt" bezeichnet. Dies
greift das Bild des Passahlamms und des Sundenbocks auf.



Fazit

Es ist unwahrscheinlich, dass Jesus sich selbst explizit als "Opferlamm zur
Sundenvergebung" bezeichnete. Diese Interpretation entstand, um die Frage zu
beantworten, warum der erwartete Messias gekreuzigt wurde — ein Skandal fur
glaubige Juden. Der fruheste Konsens der Christenheit war, dass dieser
schmachvolle Tod einen hoheren, gottlichen Sinn hatte: die Erldsung der
Menschheit.

Zusammenfassend lasst sich sagen:

Jesus sah sich wohl als Verkunder des Reiches Gottes und als Beauftragter
Gottes mit einer einzigartigen Autoritat (oftmals als "Menschensohn" bezeichnet,
ein weiterer, komplexer biblischer Titel).

Er lehnte das Konzept eines militarischen Konigs ab und definierte Fuhrung als
Dienen und Leiden.

Die Idee des stellvertretenden Suhneopfers war die theologische Antwort der
nachosterlichen Gemeinde auf seinen Tod.

Alle uns vorliegenden "Jesusworte" sind durch diesen Deutungsprozess der
Evangelisten gefiltert, weshalb eine eindeutige, authentische Selbstbeschreibung
Jesu im Sinne lhrer Alternative kaum zu finden ist.

Ich:
Danke. Noch eine Frage: sah sich Jesus definitiv als Gottes Sohn an? Er sprach,
der Uberlieferung zufolge, von sich stets als "Menschensohn".

Kl:

In der historischen Forschung ist dies eine der am intensivsten debattierten
Fragen. Tatsachlich gibt es eine Diskrepanz zwischen der Art und Weise, wie
Jesus uber sich selbst sprach, und wie die Urgemeinde ihn spater titulierte.

1. Der Titel ,Menschensohn®

Es ist historisch sehr wahrscheinlich, dass Jesus diesen Begriff tatsachlich selbst
verwendet hat, da er in den Evangelien fast ausschlieBlich in der direkten Rede
Jesu vorkommt.

Bedeutung: Im Aramaischen (bar enascha) kann es schlicht ,ein Mensch* oder
»ich“ bedeuten.

Hintergrund: Jesus bezog sich damit wohl auf eine Vision aus dem Buch Daniel
(Kapitel 7), in der eine menschenahnliche Gestalt auf den Wolken des Himmels
erscheint, um von Gott Weltmacht und Gerichtsbefugnis zu erhalten.
Selbstverstandnis: Indem Jesus sich ,Menschensohn“ nannte, betonte er
einerseits seine menschliche Niedrigkeit und Sterblichkeit, beanspruchte aber
gleichzeitig eine gottliche Vollmacht fur das kommende Weltgericht.

2. Sprach Jesus von sich als ,,Gottessohn“?



In den drei alteren Evangelien (Matthaus, Markus, Lukas) nennt sich Jesus fast nie
selbst ,,Sohn Gottes“. Wenn dieser Titel auftaucht, wird er meist von anderen an
ihn herangetragen (z. B. durch Damonen, den Hohepriester oder Gott selbst bei
der Taufe).

Dennoch gibt es Hinweise auf ein indirektes ,,Sohnes-Bewusstsein“:

Die Abba-Anrede: Jesus betete zu Gott als ,,Abba“ (Aramaisch fur ,Vater® oder
eine vertrauliche Form wie ,Papa®). Das war fur die damalige Zeit hochst
ungewohnlich und druckte eine einzigartige Vertrautheit aus, die uber das
allgemeine judische Verstandnis von Gott als Vater des Volkes hinausging.

Das Gleichnis von den bosen Winzern: In diesem Gleichnis (Markus 12) spricht
Jesus von Boten, die geschickt werden, und zuletzt vom ,,geliebten Sohn*.
Forscher sehen hierin einen Hinweis, dass Jesus sich als der letzte und
entscheidende Gesandte Gottes sah, der eine engere Beziehung zum ,,Besitzer
des Weinbergs“ (Gott) hatte als alle Propheten vorihm.

3. Die Entwicklung im Johannesevangelium

Im Johannesevangelium (dem jungsten Evangelium, entstanden um 90-100 n.
Chr.) ist das Bild ein anderes. Hier sagt Jesus offen Dinge wie: ,,Ich und der Vater
sind eins“ oder ,,Wer mich sieht, sieht den Vater®.

Die meisten Historiker ordnen diese expliziten Gottessohn-Aussagen jedoch der
spateren christlichen Theologie zu. Sie spiegeln wider, was die Gemeinde nach
Ostern uber Jesus glaubte, und weniger das, was der historische Jesus im Jahr 30
n. Chr. Giber sich selbst in der Offentlichkeit verkiindete.

Fazit

Die historische Forschung kommt meist zu folgendem Ergebnis:

Jesus hat sich vermutlich nicht 6ffentlich mit dem Titel ,,Gottessohn“ im
metaphysischen Sinne (als zweite Person der Dreifaltigkeit) proklamiert.

Er hatte jedoch ein einzigartiges Vollmachts- und Sendungsbewusstsein. Er
handelte und sprach so, als stunde er in einer unmittelbaren, sohn-gleichen
Beziehung zu Gott.

Sein bevorzugter Titel war der ,,Menschensohn®, der seine Menschlichkeit mit
seiner Rolle im kommenden Gottesreich verband.

Die Bezeichnung ,,Sohn Gottes“ wurde nach der Auferstehung zur zentralen
Formel, um diese besondere Beziehung, die Jesus lebte, begrifflich zu fassen.
Informationen zur Christologie finden Sie im wissenschaftlichen Bibellexikon.

Ich:
War sich Jesus seiner Ubernaturlichen Zeugung in Maria durch den Heiligen Geist
bewusst, und wenn ja, sprach er dartuber?



Kl:

In den neutestamentlichen Schriften finden sich keine Belege dafur, dass Jesus
selbst 6ffentlich oder privat Uber die Umstande seiner Zeugung oder die
Jungfrauengeburt sprach.

Die Quellenlage zu dieser Frage lasst sich wie folgt zusammenfassen:

1. Schweigen in den Reden Jesu

Kein Selbstzeugnis: In allen vier Evangelien gibt es kein direktes Zitat Jesu, in dem
er seine Ubernaturliche Zeugung durch den Heiligen Geist thematisiert. Wenn er
uber seine Herkunft spricht, nutzt er Formulierungen wie ,,ich bin vom Vater
ausgegangen® oder ,ich bin vom Himmel gekommen* (Johannes 6,38), was
jedoch eher seine gottliche Sendung als den biologischen Geburtsvorgang
beschreibt.

Fokus auf das Wirken: Jesu Selbstverstandnis war primar auf seine gegenwartige
Beziehung zu Gott (,,Abba“) und seine Mission fur das Reich Gottes ausgerichtet,
nicht auf seine pranatale Biografie.

2. Die Rolle der Evangelisten

Theologische Einleitung: Berichte Uber die jungfrauliche Empfangnis finden sich
ausschlieBlich in den Kindheitsgeschichten von Matthaus (Kapitel 1-2) und Lukas
(Kapitel 1-2). Diese Texte dienen dazu, den Lesern von Anfang an die gottliche
Identitat Jesu zu erklaren.

Fehlen in anderen Quellen: Weder der Apostel Paulus in seinen Briefen noch die
Evangelisten Markus und Johannes erwahnen die Jungfrauengeburt. Fur sie stand
die gottliche Sohnschaft Jesuim Vordergrund, die sie durch seine Taten, seinen
Tod und seine Auferstehung begrundeten, nicht durch seine Empfangnis.

3. Historische und theologische Einordnung

Innerfamiliares Wissen: Die Evangelien deuten an, dass Maria diese Ereignisse
»in ihrem Herzen bewahrte“ (Lukas 2,19). Es gibt jedoch keine Erzahlung daruber,
dass sie Jesus jemals davon berichtete oder er dieses Wissen gegenuber Dritten
offenbarte.

Wahrnehmung durch Zeitgenossen: In seiner Heimatstadt Nazareth wurde Jesus
zeitlebens schlicht als ,der Sohn des Zimmermanns“ oder ,,Sohn Josefs*
wahrgenommen (Matthaus 13,55; Johannes 6,42), ohne dass er diesen
biologischen Zuordnungen in den Texten widersprach.

Fazit: Ob Jesus sich seiner Ubernaturlichen Zeugung bewusst war, entzieht sich
der historischen Nachprufbarkeit, da die Bibel daruber schweigt. Explizit daruber
gesprochen hat er laut den Uberlieferten Quellen nicht.

Ich:
Wie kam es dann, dass Matthaus und Lukas der jungfraulichen Geburt Jesu so
groBes Gewicht beimaBen, dass es noch heute einen groBen Teil christlichen



Selbstverstandnisses ausmacht (im Glaubensbekenntnis und im Marienkult der
katholischen Kirche)?

Kl:

Dass Matthaus und Lukas der Jungfrauengeburt eine so zentrale Rolle gaben,
liegt weniger an einer biologischen Dokumentation als vielmehr an ihrer
theologischen Zielsetzung: Sie wollten erklaren, warum Jesus von Anfang an
»Gottes Sohn“ und nicht nur ein besonderer Mensch war.

Es gibt drei Hauptgrinde fur diese Entwicklung:

1. ErfGllung der Schrift (Matthaus)

Matthaus schrieb primar fur judenchristliche Leser und wollte beweisen, dass
Jesus der verheiBene Messias ist.

Jesaja 7,14: Er bezog sich auf die griechische Ubersetzung (Septuaginta) des
Alten Testaments, in der das hebraische Wort almah (,,junge Frau®) mit parthenos
(»,Jungfrau“) Ubersetzt worden war. Fur Matthaus war die Jungfrauengeburt die
notwendige Erfullung dieser Prophezeiung.

2. Gottliche Identitat und Neuschopfung (Lukas)

Lukas betonte die gottliche Herkunft Jesu, um ihn als Erléser fur alle Menschen
(auch Heiden) darzustellen.

Theologisches Zeichen: Die Zeugung durch den Heiligen Geist dient als Zeichen
fur eine ,,Neuschopfung® Jesus sollte als sindloser Mensch in die Welt treten,
was theologisch oft durch die Abwesenheit eines menschlichen Vaters begriundet
wurde.

Gnade statt Leistung: Die Jungfrauengeburt verdeutlicht, dass das Heil ein
Geschenk Gottes ist, an dem der Mensch (reprasentiert durch den fehlenden
biologischen Vater) keinen Anteil hat.

3. Festschreibung im Glaubensbekenntnis und Marienkult

Die spatere Kirche erhob diese Berichte zu zentralen Dogmen, um die
Gottmenschlichkeit Jesu gegen Zweifel abzusichern.

Dogmatisierung: In den frihen 6kumenischen Konzilien (z. B. Nicaa) wurde die
Formulierung ,,geboren von der Jungfrau Maria“ fest im Glaubensbekenntnis
verankert, um Jesu gottliche Natur dogmatisch zu untermauern.

Marienkult: Besonders in der katholischen Kirche entwickelte sich daraus die
Lehre von der ,immerwahrenden Jungfraulichkeit“ und die Marienverehrung, da
Maria als das reine GefaB3 fur die Menschwerdung Gottes angesehen wurde.
Heute wird die Jungfrauengeburt von vielen Theologen nicht mehr als
biologisches Wunder, sondern als theologische Deutung verstanden, die die
Einzigartigkeit Jesu ausdrtcken soll. Informationen zu den vier Mariendogmen
bietet das Portal kath.ch.



Ich:

Vieles von dem, was bis heute von der Kirche verkiindet und von vielen geglaubt
wird, stammt demnach von Menschen und verfolgte jeweils bestimmte Ziele und
Zwecke.

Kl:

Diese Beobachtung trifft einen Kernpunkt der historisch-kritischen
Bibelforschung. In der Tat wird das Christentum heute oft als ein dynamisches
Zusammenspiel zwischen gottlichem Impuls (Offenbarung) und menschlicher
Interpretation verstanden.

Die Entwicklung kirchlicher Lehren lasst sich durch folgende Faktoren erklaren:
Zeitbedingte Deutung: Autoren wie Matthaus oder Lukas schriebenin
spezifischen Krisen- oder Umbruchsituationen. lhre Texte waren auch
Werkzeuge, um junge Gemeinden zu festigen und deren Identitat gegenuber dem
Judentum oder der romischen Umwelt zu definieren.

Sprachrohr der Wahrheit: Aus Sicht der Kirche sind Dogmen kein bloBes
»Menschenwerk®, sondern Versuche, die als ubernatlrlich empfundene Wahrheit
Jesu Christiin die jeweilige Sprache und Denkwelt einer Epoche zu Ubersetzen.
Theologische Ziele: Konzile und Bekenntnisse (wie das Glaubensbekenntnis)
verfolgten oft den Zweck, ,Irrlehren® abzuwehren und eine Einheit im Glauben zu
stiften, die fur den Fortbestand der Institution Kirche notwendig war.
Symbolkraft statt Biologie: Moderne Theologen betonen oft, dass Aussagen wie
die Jungfrauengeburt nicht als biologische Fakten, sondern als tiefgreifende
Symbole fur die Bedeutung Jesu gemeint waren. Sie sollten ausdrucken: In
diesem Menschen handelt Gott selbst auf vollig neue Weise.

Zusammenfassend lasst sich sagen: Die Formulierungen stammen zweifellos von
Menschen, doch fur Glaubige ist der Inhalt, den diese Menschen zu fassen
versuchten, gottlichen Ursprungs. Die Wissenschaft analysiert dabei die
»AuBensicht“ —die historischen Ziele und Zwecke —, wahrend der Glaube die
»lnnensicht® der religiosen Bedeutung beibehalt.

Ich:
Eine interessante Unterscheidung: lhr "Innen" und "AuBen", die ich fur mich neu
zur Kenntnis nehme und zu respektieren versuche.

Kl:

Das ist ein hilfreicher Ansatz, um die Spannung zwischen Geschichte und
Glauben zu navigieren. In der Wissenschaft wird diese Unterscheidung oft mit
Fachbegriffen belegt, die das Prinzip verdeutlichen:

Die AuBensicht (etische Perspektive ' ): Die Religionswissenschaft betrachtet
Religion von auBBen als kulturelles und historisches Phdnomen. Sie fragt nach



Beweisen, politischen Motiven und der Entstehung von Texten. Hier erscheint
vieles als ,,Menschenwerk” — als Versuch von Autoren wie Matthaus, Jesus in ihrer
Zeit und Sprache verstandlich zu machen.

Die Innensicht (emische Perspektive'): Die Theologie und die Glaubenspraxis
fragen nach der Bedeutung ,von innen® heraus. Fur einen Glaubigen sind die
Texte nicht nur historische Berichte, sondern Zeugnisse einer gottlichen
Wahrheit, die sich in diesen menschlichen Worten ausdrtickt.

Ein schones Bild dafur stammt von Johann Wolfgang von Goethe: Wer eine Kirche
von auBen betrachtet, sieht nur dunkle, graue Fensterflachen (die historische
Fassade). Erst wer hineingeht, sieht die bunten Farben und das Licht, das durch
die Glasmalerei fallt (die religiose Bedeutung).

Beide Perspektiven haben ihre Berechtigung: Die AuBensicht schutzt vor blindem
Fanatismus durch kritische Prufung, wahrend die Innensicht den Zugang zur
spirituellen Tiefe und existentiellen Bedeutung ermoglicht. Es ist durchaus
moglich, die menschliche Entstehung der Dogmen zu erkennen und dennoch ihre
religiose Botschaft zu schatzen.

Ich:
Danke. Auch das haben Sie gut erklart (u. a. mit dem Goethe-Vergleich) und
zusammengefasst.

Kl:

Vielen Dank fur die freundliche Rickmeldung. Es ist ein sehr bereicherndes
Gesprach, da Sie diese komplexen Fragen mit einer groBen Offenheit und
Prazision angehen.

Die Unterscheidung zwischen der historischen Rekonstruktion (was wir mit
wissenschaftlichen Methoden Uber den Menschen Jesus wissen konnen) und der
theologischen Deutung (wie Menschen seine Bedeutung im Laufe der
Jahrhunderte verstanden haben) hilft oft dabei, Widerspruche aufzulésen, ohne
den Respekt vor der Tradition zu verlieren.

Man konnte sagen: Das ,,Menschenwerk® der Kirche ist wie der Rahmen eines
Bildes — er wurde von Handwerkern zu einem bestimmten Zweck gefertigt, aber
sein Ziel ist es, den Blick auf das zu lenken, was sich im Bild (in der Person Jesu)
offenbart.

T https://de.wikipedia.org/wiki/Emisch_und_etisch

Mehr zum Thema ,,Offenbarung®:
http://www.hjcaspar.de/hpxp/gldateien/offenb.htm

Zuruck zu www.hjcaspar.de/hpxp/gldateien/kigespr.htm



https://de.wikipedia.org/wiki/Emisch_und_etisch
http://www.hjcaspar.de/hpxp/gldateien/offenb.htm
http://www.hjcaspar.de/hpxp/gldateien/kigespr.htm




