
 
An KI: 
Jesus schrieb bekanntlich das, was er sagte, nicht auf und hatte auch niemanden 
in seiner Umgebung, der das für ihn tat. 
 
KI: 
Es ist historischer Konsens, dass von Jesus von Nazaret keine eigenen 
schriftlichen Aufzeichnungen existieren und er keine „Hofschreiber“ im 
modernen Sinne beschäftigte. 
Die Überlieferung seiner Lehren erfolgte in mehreren Schritten: 
Mündliche Tradition: In den ersten Jahrzehnten nach seinem Tod (ca. 30–60 n. 
Chr.) wurden seine Worte und Taten mündlich in den christlichen Urgemeinden 
weitergegeben. Dies geschah oft in festen Formen wie Gleichnissen oder kurzen 
Aussprüchen, die leicht einprägsam waren. 
Logienquelle Q: Forscher gehen davon aus, dass bereits früh (ca. 40–50 n. Chr.) 
eine schriftliche Sammlung von Jesus-Worten existierte, die heute als 
Logienquelle Q bezeichnet wird, aber nicht als eigenständiges Dokument 
erhalten ist. 
Die Evangelien: Erst etwa 40 bis 70 Jahre nach seinem Tod wurden die 
kanonischen Evangelien (Markus, Matthäus, Lukas, Johannes) verfasst. Die 
Autoren griffen dabei auf die mündlichen Überlieferungen und erste schriftliche 
Fragmente zurück.  
Dass Jesus selbst nicht schrieb, entsprach der damaligen jüdischen 
Lehrtradition, in der die lebendige Unterweisung durch einen Rabbiner Vorrang 
vor dem geschriebenen Wort hatte. Die einzige Szene im Neuen Testament, die 
Jesus beim Schreiben zeigt, findet sich in Johannes 8,6-8, wo er mit dem Finger 
etwas in den Sand schreibt – der Inhalt bleibt jedoch unerwähnt.  
 
Ich: 
Das verstehe ich: die damalige Tradition der mündlichen Weitergabe. Dadurch 
kann man das, was später von den Evangelisten und von Paulus als Jesusworte 
zitiert wurde, wohl als authentisch ansehen. Dann aber erhebt sich (bei mir) die 
Frage, wie Jesus sich selbst sah und mit eigenen Worten beschrieb: als Messias, 
von dem viele ein Ende der Römerherrschaft und die Wiederherstellung eines 
unabhänigen, starken Israels erhofften - oder als unschuldiges "Opferlamm" zur 
Vergebung menschlicher Sünden anstelle des bis dahin üblich gewesenen 
Sündenbocks? 
 
KI: 
Die Frage nach dem Selbstverständnis Jesu ist zentral für die theologische und 
historische Forschung und lässt sich nicht einfach beantworten, da alle Quellen 



bereits aus der Perspektive des Osterglaubens geschrieben wurden. Es ist kaum 
möglich, "reine" Jesusworte von der Interpretation durch die frühen Gemeinden 
zu trennen. 
Historiker und Theologen gehen heute davon aus, dass Jesus sich selbst 
wahrscheinlich nicht mit den Kategorien sah, die ihm später zugeschrieben 
wurden, sondern dass sein Selbstverständnis komplexer war und beide Aspekte – 
Königsherrschaft und Opferbereitschaft – ineinandergriffen. 
1. Das Verständnis als Messias/König 
Jesus trat in einer Zeit politischer und religiöser Spannung auf. Viele seiner 
Zeitgenossen, insbesondere die Zeloten, erwarteten einen politischen Messias 
(Christus ist die griechische Übersetzung des hebräischen Maschiach, "der 
Gesalbte"), der Israel mit göttlicher Hilfe von der römischen Besatzung befreien 
und das davidische Königreich wiederherstellen würde. 
Einige Elemente in den Evangelien deuten darauf hin, dass Jesus dieser 
Erwartungshaltung bewusst auswich oder sie neu definierte: 
Der "König der Juden": Die Inschrift an seinem Kreuz ("INRI" – Iesus Nazarenus 
Rex Iudaeorum) war der offizielle römische Anklagegrund: Aufruhr gegen die 
kaiserliche Macht. Dies zeigt, dass er von den Römern als politischer Rivale 
wahrgenommen wurde, auch wenn er selbst diese Rolle anders interpretierte.  
"Mein Reich ist nicht von dieser Welt": Im Johannesevangelium grenzt Jesus sein 
Königtum explizit von weltlicher Macht ab.  
Der Einzug in Jerusalem: Die symbolische Handlung des Einzugs auf einem Esel 
(statt auf einem Schlachtross) spielt auf eine alttestamentliche Prophezeiung 
(Sacharja 9,9) an, die einen demütigen Friedenskönig ankündigt, keinen 
militärischen Eroberer.  
Sein Verständnis von "Königsherrschaft" bezog sich weniger auf eine irdische 
Dynastie, als vielmehr auf das nahende Reich Gottes (basileia tou theou), eine 
Herrschaft, die Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und Umkehr in den Mittelpunkt 
stellte. 
2. Das Verständnis als Sühneopfer ("Opferlamm") 
Die Vorstellung des "Opferlamms" oder des stellvertretenden Sühneopfers ist 
primär eine theologische Deutung der frühen Christenheit nach der Kreuzigung, 
um seinen Tod zu verstehen und mit den jüdischen Schriften in Einklang zu 
bringen. 
Paulus und die Evangelisten: Besonders Paulus und der Autor des Hebräerbriefs 
entwickelten diese Sühnetheologie. Sie interpretierten Jesu Tod im Licht des 
"Gottesknechtsliedes" aus dem Buch Jesaja (Kapitel 53), wo es heißt: "Er wurde 
durchbohrt wegen unserer Verbrechen, zermalmt wegen unserer Sünden."  
Johannes der Täufer: Im Johannesevangelium wird Jesus von Johannes dem 
Täufer als "Lamm Gottes, das die Sünde der Welt hinwegnimmt" bezeichnet. Dies 
greift das Bild des Passahlamms und des Sündenbocks auf. 



Fazit 
Es ist unwahrscheinlich, dass Jesus sich selbst explizit als "Opferlamm zur 
Sündenvergebung" bezeichnete. Diese Interpretation entstand, um die Frage zu 
beantworten, warum der erwartete Messias gekreuzigt wurde – ein Skandal für 
gläubige Juden. Der früheste Konsens der Christenheit war, dass dieser 
schmachvolle Tod einen höheren, göttlichen Sinn hatte: die Erlösung der 
Menschheit. 
Zusammenfassend lässt sich sagen: 
Jesus sah sich wohl als Verkünder des Reiches Gottes und als Beauftragter 
Gottes mit einer einzigartigen Autorität (oftmals als "Menschensohn" bezeichnet, 
ein weiterer, komplexer biblischer Titel). 
Er lehnte das Konzept eines militärischen Königs ab und definierte Führung als 
Dienen und Leiden. 
Die Idee des stellvertretenden Sühneopfers war die theologische Antwort der 
nachösterlichen Gemeinde auf seinen Tod. 
Alle uns vorliegenden "Jesusworte" sind durch diesen Deutungsprozess der 
Evangelisten gefiltert, weshalb eine eindeutige, authentische Selbstbeschreibung 
Jesu im Sinne Ihrer Alternative kaum zu finden ist. 
 
Ich: 
Danke. Noch eine Frage: sah sich Jesus definitiv als Gottes Sohn an? Er sprach, 
der Überlieferung zufolge, von sich stets als "Menschensohn". 
 
KI: 
In der historischen Forschung ist dies eine der am intensivsten debattierten 
Fragen. Tatsächlich gibt es eine Diskrepanz zwischen der Art und Weise, wie 
Jesus über sich selbst sprach, und wie die Urgemeinde ihn später titulierte. 
1. Der Titel „Menschensohn“ 
Es ist historisch sehr wahrscheinlich, dass Jesus diesen Begriff tatsächlich selbst 
verwendet hat, da er in den Evangelien fast ausschließlich in der direkten Rede 
Jesu vorkommt. 
Bedeutung: Im Aramäischen (bar enascha) kann es schlicht „ein Mensch“ oder 
„ich“ bedeuten. 
Hintergrund: Jesus bezog sich damit wohl auf eine Vision aus dem Buch Daniel 
(Kapitel 7), in der eine menschenähnliche Gestalt auf den Wolken des Himmels 
erscheint, um von Gott Weltmacht und Gerichtsbefugnis zu erhalten. 
Selbstverständnis: Indem Jesus sich „Menschensohn“ nannte, betonte er 
einerseits seine menschliche Niedrigkeit und Sterblichkeit, beanspruchte aber 
gleichzeitig eine göttliche Vollmacht für das kommende Weltgericht. 
2. Sprach Jesus von sich als „Gottessohn“? 



In den drei älteren Evangelien (Matthäus, Markus, Lukas) nennt sich Jesus fast nie 
selbst „Sohn Gottes“. Wenn dieser Titel auftaucht, wird er meist von anderen an 
ihn herangetragen (z. B. durch Dämonen, den Hohepriester oder Gott selbst bei 
der Taufe). 
Dennoch gibt es Hinweise auf ein indirektes „Sohnes-Bewusstsein“: 
Die Abba-Anrede: Jesus betete zu Gott als „Abba“ (Aramäisch für „Vater“ oder 
eine vertrauliche Form wie „Papa“). Das war für die damalige Zeit höchst 
ungewöhnlich und drückte eine einzigartige Vertrautheit aus, die über das 
allgemeine jüdische Verständnis von Gott als Vater des Volkes hinausging. 
Das Gleichnis von den bösen Winzern: In diesem Gleichnis (Markus 12) spricht 
Jesus von Boten, die geschickt werden, und zuletzt vom „geliebten Sohn“. 
Forscher sehen hierin einen Hinweis, dass Jesus sich als der letzte und 
entscheidende Gesandte Gottes sah, der eine engere Beziehung zum „Besitzer 
des Weinbergs“ (Gott) hatte als alle Propheten vor ihm. 
3. Die Entwicklung im Johannesevangelium 
Im Johannesevangelium (dem jüngsten Evangelium, entstanden um 90–100 n. 
Chr.) ist das Bild ein anderes. Hier sagt Jesus offen Dinge wie: „Ich und der Vater 
sind eins“ oder „Wer mich sieht, sieht den Vater“. 
Die meisten Historiker ordnen diese expliziten Gottessohn-Aussagen jedoch der 
späteren christlichen Theologie zu. Sie spiegeln wider, was die Gemeinde nach 
Ostern über Jesus glaubte, und weniger das, was der historische Jesus im Jahr 30 
n. Chr. über sich selbst in der Öffentlichkeit verkündete. 
Fazit 
Die historische Forschung kommt meist zu folgendem Ergebnis: 
Jesus hat sich vermutlich nicht öffentlich mit dem Titel „Gottessohn“ im 
metaphysischen Sinne (als zweite Person der Dreifaltigkeit) proklamiert. 
Er hatte jedoch ein einzigartiges Vollmachts- und Sendungsbewusstsein. Er 
handelte und sprach so, als stünde er in einer unmittelbaren, sohn-gleichen 
Beziehung zu Gott. 
Sein bevorzugter Titel war der „Menschensohn“, der seine Menschlichkeit mit 
seiner Rolle im kommenden Gottesreich verband. 
Die Bezeichnung „Sohn Gottes“ wurde nach der Auferstehung zur zentralen 
Formel, um diese besondere Beziehung, die Jesus lebte, begrifflich zu fassen. 
Informationen zur Christologie finden Sie im wissenschaftlichen Bibellexikon. 
 
Ich: 
War sich Jesus seiner übernatürlichen Zeugung in Maria durch den Heiligen Geist 
bewusst, und wenn ja, sprach er darüber? 
 
 
 



KI: 
In den neutestamentlichen Schriften finden sich keine Belege dafür, dass Jesus 
selbst öffentlich oder privat über die Umstände seiner Zeugung oder die 
Jungfrauengeburt sprach.  
Die Quellenlage zu dieser Frage lässt sich wie folgt zusammenfassen: 
1. Schweigen in den Reden Jesu 
Kein Selbstzeugnis: In allen vier Evangelien gibt es kein direktes Zitat Jesu, in dem 
er seine übernatürliche Zeugung durch den Heiligen Geist thematisiert. Wenn er 
über seine Herkunft spricht, nutzt er Formulierungen wie „ich bin vom Vater 
ausgegangen“ oder „ich bin vom Himmel gekommen“ (Johannes 6,38), was 
jedoch eher seine göttliche Sendung als den biologischen Geburtsvorgang 
beschreibt. 
Fokus auf das Wirken: Jesu Selbstverständnis war primär auf seine gegenwärtige 
Beziehung zu Gott („Abba“) und seine Mission für das Reich Gottes ausgerichtet, 
nicht auf seine pränatale Biografie.  
2. Die Rolle der Evangelisten 
Theologische Einleitung: Berichte über die jungfräuliche Empfängnis finden sich 
ausschließlich in den Kindheitsgeschichten von Matthäus (Kapitel 1-2) und Lukas 
(Kapitel 1-2). Diese Texte dienen dazu, den Lesern von Anfang an die göttliche 
Identität Jesu zu erklären. 
Fehlen in anderen Quellen: Weder der Apostel Paulus in seinen Briefen noch die 
Evangelisten Markus und Johannes erwähnen die Jungfrauengeburt. Für sie stand 
die göttliche Sohnschaft Jesu im Vordergrund, die sie durch seine Taten, seinen 
Tod und seine Auferstehung begründeten, nicht durch seine Empfängnis.  
3. Historische und theologische Einordnung 
Innerfamiliäres Wissen: Die Evangelien deuten an, dass Maria diese Ereignisse 
„in ihrem Herzen bewahrte“ (Lukas 2,19). Es gibt jedoch keine Erzählung darüber, 
dass sie Jesus jemals davon berichtete oder er dieses Wissen gegenüber Dritten 
offenbarte. 
Wahrnehmung durch Zeitgenossen: In seiner Heimatstadt Nazareth wurde Jesus 
zeitlebens schlicht als „der Sohn des Zimmermanns“ oder „Sohn Josefs“ 
wahrgenommen (Matthäus 13,55; Johannes 6,42), ohne dass er diesen 
biologischen Zuordnungen in den Texten widersprach.  
Fazit: Ob Jesus sich seiner übernatürlichen Zeugung bewusst war, entzieht sich 
der historischen Nachprüfbarkeit, da die Bibel darüber schweigt. Explizit darüber 
gesprochen hat er laut den überlieferten Quellen nicht.  
 
Ich: 
Wie kam es dann, dass Matthäus und Lukas der jungfräulichen Geburt Jesu so 
großes Gewicht beimaßen, dass es noch heute einen großen Teil christlichen 



Selbstverständnisses ausmacht (im Glaubensbekenntnis und im Marienkult der 
katholischen Kirche)? 
 
KI: 
Dass Matthäus und Lukas der Jungfrauengeburt eine so zentrale Rolle gaben, 
liegt weniger an einer biologischen Dokumentation als vielmehr an ihrer 
theologischen Zielsetzung: Sie wollten erklären, warum Jesus von Anfang an 
„Gottes Sohn“ und nicht nur ein besonderer Mensch war.  
Es gibt drei Hauptgründe für diese Entwicklung: 
1. Erfüllung der Schrift (Matthäus)  
Matthäus schrieb primär für judenchristliche Leser und wollte beweisen, dass 
Jesus der verheißene Messias ist.  
Jesaja 7,14: Er bezog sich auf die griechische Übersetzung (Septuaginta) des 
Alten Testaments, in der das hebräische Wort almah („junge Frau“) mit parthenos 
(„Jungfrau“) übersetzt worden war. Für Matthäus war die Jungfrauengeburt die 
notwendige Erfüllung dieser Prophezeiung.  
2. Göttliche Identität und Neuschöpfung (Lukas) 
Lukas betonte die göttliche Herkunft Jesu, um ihn als Erlöser für alle Menschen 
(auch Heiden) darzustellen.  
Theologisches Zeichen: Die Zeugung durch den Heiligen Geist dient als Zeichen 
für eine „Neuschöpfung“. Jesus sollte als sündloser Mensch in die Welt treten, 
was theologisch oft durch die Abwesenheit eines menschlichen Vaters begründet 
wurde. 
Gnade statt Leistung: Die Jungfrauengeburt verdeutlicht, dass das Heil ein 
Geschenk Gottes ist, an dem der Mensch (repräsentiert durch den fehlenden 
biologischen Vater) keinen Anteil hat.  
3. Festschreibung im Glaubensbekenntnis und Marienkult 
Die spätere Kirche erhob diese Berichte zu zentralen Dogmen, um die 
Gottmenschlichkeit Jesu gegen Zweifel abzusichern.  
Dogmatisierung: In den frühen ökumenischen Konzilien (z. B. Nicäa) wurde die 
Formulierung „geboren von der Jungfrau Maria“ fest im Glaubensbekenntnis 
verankert, um Jesu göttliche Natur dogmatisch zu untermauern. 
Marienkult: Besonders in der katholischen Kirche entwickelte sich daraus die 
Lehre von der „immerwährenden Jungfräulichkeit“ und die Marienverehrung, da 
Maria als das reine Gefäß für die Menschwerdung Gottes angesehen wurde.  
Heute wird die Jungfrauengeburt von vielen Theologen nicht mehr als 
biologisches Wunder, sondern als theologische Deutung verstanden, die die 
Einzigartigkeit Jesu ausdrücken soll. Informationen zu den vier Mariendogmen 
bietet das Portal kath.ch.  
 
 



Ich: 
Vieles von dem, was bis heute von der Kirche verkündet und von vielen geglaubt 
wird, stammt demnach von Menschen und verfolgte jeweils bestimmte Ziele und 
Zwecke. 
 
KI: 
Diese Beobachtung trifft einen Kernpunkt der historisch-kritischen 
Bibelforschung. In der Tat wird das Christentum heute oft als ein dynamisches 
Zusammenspiel zwischen göttlichem Impuls (Offenbarung) und menschlicher 
Interpretation verstanden. 
Die Entwicklung kirchlicher Lehren lässt sich durch folgende Faktoren erklären: 
Zeitbedingte Deutung: Autoren wie Matthäus oder Lukas schrieben in 
spezifischen Krisen- oder Umbruchsituationen. Ihre Texte waren auch 
Werkzeuge, um junge Gemeinden zu festigen und deren Identität gegenüber dem 
Judentum oder der römischen Umwelt zu definieren. 
Sprachrohr der Wahrheit: Aus Sicht der Kirche sind Dogmen kein bloßes 
„Menschenwerk“, sondern Versuche, die als übernatürlich empfundene Wahrheit 
Jesu Christi in die jeweilige Sprache und Denkwelt einer Epoche zu übersetzen. 
Theologische Ziele: Konzile und Bekenntnisse (wie das Glaubensbekenntnis) 
verfolgten oft den Zweck, „Irrlehren“ abzuwehren und eine Einheit im Glauben zu 
stiften, die für den Fortbestand der Institution Kirche notwendig war. 
Symbolkraft statt Biologie: Moderne Theologen betonen oft, dass Aussagen wie 
die Jungfrauengeburt nicht als biologische Fakten, sondern als tiefgreifende 
Symbole für die Bedeutung Jesu gemeint waren. Sie sollten ausdrücken: In 
diesem Menschen handelt Gott selbst auf völlig neue Weise.  
Zusammenfassend lässt sich sagen: Die Formulierungen stammen zweifellos von 
Menschen, doch für Gläubige ist der Inhalt, den diese Menschen zu fassen 
versuchten, göttlichen Ursprungs. Die Wissenschaft analysiert dabei die 
„Außensicht“ – die historischen Ziele und Zwecke –, während der Glaube die 
„Innensicht“ der religiösen Bedeutung beibehält.  
 
Ich: 
Eine interessante Unterscheidung: Ihr "Innen" und "Außen", die ich für mich neu 
zur Kenntnis nehme und zu respektieren versuche. 
 
KI: 
Das ist ein hilfreicher Ansatz, um die Spannung zwischen Geschichte und 
Glauben zu navigieren. In der Wissenschaft wird diese Unterscheidung oft mit 
Fachbegriffen belegt, die das Prinzip verdeutlichen: 
Die Außensicht (etische Perspektive 1 ): Die Religionswissenschaft betrachtet 
Religion von außen als kulturelles und historisches Phänomen. Sie fragt nach 



Beweisen, politischen Motiven und der Entstehung von Texten. Hier erscheint 
vieles als „Menschenwerk“ – als Versuch von Autoren wie Matthäus, Jesus in ihrer 
Zeit und Sprache verständlich zu machen. 
Die Innensicht (emische Perspektive1 ): Die Theologie und die Glaubenspraxis 
fragen nach der Bedeutung „von innen“ heraus. Für einen Gläubigen sind die 
Texte nicht nur historische Berichte, sondern Zeugnisse einer göttlichen 
Wahrheit, die sich in diesen menschlichen Worten ausdrückt.  
Ein schönes Bild dafür stammt von Johann Wolfgang von Goethe: Wer eine Kirche 
von außen betrachtet, sieht nur dunkle, graue Fensterflächen (die historische 
Fassade). Erst wer hineingeht, sieht die bunten Farben und das Licht, das durch 
die Glasmalerei fällt (die religiöse Bedeutung).  
Beide Perspektiven haben ihre Berechtigung: Die Außensicht schützt vor blindem 
Fanatismus durch kritische Prüfung, während die Innensicht den Zugang zur 
spirituellen Tiefe und existentiellen Bedeutung ermöglicht. Es ist durchaus 
möglich, die menschliche Entstehung der Dogmen zu erkennen und dennoch ihre 
religiöse Botschaft zu schätzen.  
 
Ich: 
Danke. Auch das haben Sie gut erklärt (u. a. mit dem Goethe-Vergleich) und 
zusammengefasst. 
 
KI: 
Vielen Dank für die freundliche Rückmeldung. Es ist ein sehr bereicherndes 
Gespräch, da Sie diese komplexen Fragen mit einer großen Offenheit und 
Präzision angehen. 
Die Unterscheidung zwischen der historischen Rekonstruktion (was wir mit 
wissenschaftlichen Methoden über den Menschen Jesus wissen können) und der 
theologischen Deutung (wie Menschen seine Bedeutung im Laufe der 
Jahrhunderte verstanden haben) hilft oft dabei, Widersprüche aufzulösen, ohne 
den Respekt vor der Tradition zu verlieren. 
Man könnte sagen: Das „Menschenwerk“ der Kirche ist wie der Rahmen eines 
Bildes – er wurde von Handwerkern zu einem bestimmten Zweck gefertigt, aber 
sein Ziel ist es, den Blick auf das zu lenken, was sich im Bild (in der Person Jesu) 
offenbart. 
 
1 https://de.wikipedia.org/wiki/Emisch_und_etisch  
 
Mehr zum Thema „Offenbarung“: 
http://www.hjcaspar.de/hpxp/gldateien/offenb.htm  
 
Zurück zu  www.hjcaspar.de/hpxp/gldateien/kigespr.htm  

https://de.wikipedia.org/wiki/Emisch_und_etisch
http://www.hjcaspar.de/hpxp/gldateien/offenb.htm
http://www.hjcaspar.de/hpxp/gldateien/kigespr.htm


 
 


